











«Tu forse dici: "È il mio pane abituale!". Ma questo pane è pane prima delle parole sacramentali; quando sopraggiunge la consacrazione, da pane diventa carne di Cristo. Dimostriamo dunque questo. Come può ciò che è pane essere il corpo di Cristo? La consacrazione dunque, con quali parole avviene e con il discorso di chi? Del Signore Gesù! Infatti tutte le altre cose che sono dette prima, sono dette dal sacerdote... Ma quando si viene a produrre il venerabile sacramento, il sacerdote non usa più il suo discorso, bensì usa il discorso di Cristo. Dunque è il discorso di Cristo che produce questo sacramento...» (De sacramento)







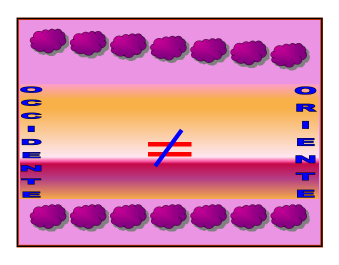


[EPICLESI SULLE OBLATE] Fa' che questa offerta sia per noi ratificata, spirituale, accetta, poiché è la figura del corpo e del sangue del Signore nostro Gesù Cristo.

[RACCONTO ISTITUZIONALE] Egli, la vigilia della sua passione, prese il pane nelle sue sante mani, levò gli occhi al cielo, verso di te, Padre santo, Dio onnipotente ed eterno, rese grazie con la preghiera di benedizione, lo spezzò, e dopo averlo spezzato lo diede ai suoi apostoli e discepoli, dicendo: «Prendete e mangiatene tutti, poiché questo è il mio corpo che sta per essere spezzato per le moltitudini»... Allo stesso modo prese anche il calice, dopo aver cenato, la vigilia della sua passione, levò gli occhi al cielo, verso di te, Padre santo, Dio onnipotente ed eterno, rese grazie con la preghiera di benedizione, lo diede ai suoi apostoli e discepoli, dicendo: «Prendete e bevetene tutti, poiché questo è il mio sangue... Ogni volta che farete questo, voi farete il memoriale di me finché io venga nuovamente a voi».

[ANAMNESI] Perciò, celebrando il memoriale della sua gloriosissima passione, della risurrezione dagli inferi e dell'ascensione nel cielo, ti offriamo questa vittima immacolata, vittima spirituale, vittima incruenta, questo pane santo e il calice della vita eterna.

[EPICLESI SUI COMUNICANTI] E ti chiediamo e supplichiamo di accettare questa offerta sul tuo altare sublime, per le mani dei tuoi angeli, come ti degnasti di accettare i doni del tuo giusto servo Abele e il sacrificio del nostro patriarca Abramo e ciò che ti



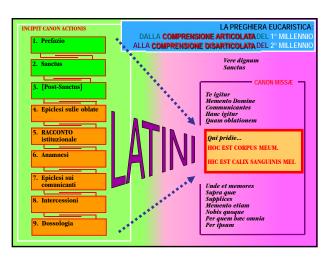




L'epiclesi eucaristica: ponte ecumentico tra Oriente e Occidente (Slides in verticale)

offrì il sommo sacerdote Melchisedech





#### LETTURA STATICA DI UNA TEOLOGIA DINAMICA: Pietro Lombardo traduce/tradisce Ambrogio!

PERCIÒ LOMBARDO [DICE]: «È con la parola di Cristo che si fa questo sacramento, poiché la parola di Cristo trasforma la creatura; e così dal pane si fa il corpo di Cristo, e il vino messo nel calice con l'acqua diventa sangue per mezzo della consacrazione della parola celeste. LA CONSACRAZIONE, CON QUALI PAROLE AVVIENE? PRESTA ATTENZIONE A QUELLE CHE SONO LE PAROLE: "Prendete e mangiatene tutti: QUESTO È IL MIO CORPO"; e così pure: "Prendete e bevetene tutti: QUESTO È IL MIO SANGUE". Attraverso tutte le altre cose che si dicono, si rivolge a Dio la lode, si premette la supplica per il popolo, per i re».

## Tutta l'attenzione di teologi e liturgisti viene incentrata **UNICAMENTE & ESCLUSIVAMENTE** sull'efficacia assoluta delle parole della consacrazione

«... nelle preghiere della messa il sacerdote parla *in nome della Chiesa* 

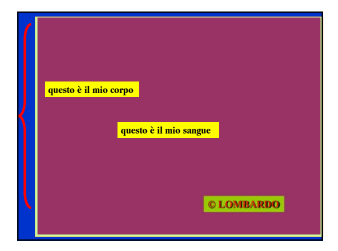
( IN PERSONA ECCLESIÆ),

nell'unità della quale si trova.

Ma nella consacrazione del sacramento egli parla *in nome di Cristo* 

**S** (IN PERSONA CHRISTI),

di cui fa allora le veci in virtù del potere dell'ordine» (*STh* 3,82,7,3<sup>m</sup>).



### Tutta l'attenzione di teologi e liturgisti viene incentrata **UNICAMENTE & ESCLUSIVAMENTE** sull'efficacia assoluta delle parole della consacrazione

«... se un sacerdote pronunziasse solo le parole in questione [= le parole **Questo è il mio corpo** e **Questo è il calice del mio sangue**] con l'intenzione di produrre questo sacramento, realizzerebbe davvero questo sacramento, poiché l'intenzione farebbe intendere queste parole come proferite *ex persona Christi*, anche se ciò non venisse espresso dalle parole precedenti [intendi: ① dalle precedenti parole del racconto istituzionale; ② dalle restanti parole del canone]. Tuttavia peccherebbe gravemente il sacerdote che producesse il sacramento in tal modo, in quanto non rispetterebbe il rito della Chiesa» (*STh* 3,78,1,4<sup>m</sup>).

Tutta l'attenzione di teologi e liturgisti viene incentrata UNICAMENTE & ESCLUSIVAMENTE sull'efficacia assoluta delle parole della consacrazione

Naturalmente Tommaso parlava del SACERDOTE BUONO – potremmo dire: tanto buono quanto ignorante – che, pur non rispettando la normativa rituale, agisse con retta intenzione.

Il guaio fu che i manualisti posteriori hanno applicato l'ipotesi di Tommaso al caso di un SACERDOTE EMPIO che, in nome di una pretesa intenzione di fare ciò che fa la Chiesa, consacrasse in sprezzo all'intenzione della Chiesa stessa, e per giunta al di fuori di ogni contesto rituale; e hanno concluso – senza batter ciglio – che simile consacrazione sarebbe valida.















Alcuni Latini se la prendono contro i nostri.

Infatti essi dicono che, dopo la parola del Signore *Prendete*, mangiate ecc., non c'è più bisogno di alcuna preghiera per consacrare i doni, dal momento che sono stati consacrati dalla parola del Signore.

Si chiama <mark>"MESSA" per il fatto che si chiede che</mark> il "MESSO" celeste venga a consacrare il corpo vivificante, secondo quanto dice il sacerdote: Omnipotens Deus, iube hæc perferri per manus sancti Angeli tui in sublime altare tuum ecc. Ne consegue che, **se l'Angelo [= il MESSO] non sarà** venuto, questa giuridicamente in nessun modo può essere chiamata "messa" [MISSA]. Ora, nel caso che un [sacerdote] eretico abbia osato celebrare abusivamente questo mistero, manda forse Dio un Angelo [= un MESSO] dal cielo per consacrare la sua oblazione? Da ciò consegue che un eretico, tagliato fuori dalla [Chiesa] cattolica, non può produrre questo sacramento, poiché i **santi Angeli** [= i **MESSI**], che assistono alla celebrazione di questo mistero, non sono presenti nel momento in cui l'eretico o il simoniaco osa profanare questo mistero».

Ciò che chiude loro del tutto la bocca
è il fatto che anche la Chiesa dei
Latini, alla quale essi credono di
riferirsi, non si dispensa, dopo la
parola del Signore, dal pregare sui
doni...

Qual è allora la [loro] preghiera?

Comanda che questi doni
siano portati dalla mano
dell'Angelo sul tuo altare
celeste.

1. Prefazio

2. Sanctus

3. [Post-Sanctus]

4. Epiclesi doni
Duam oblationem
5. RACCONTO
[STITUZIONALE
6. Anamnesi
7. Epiclesi nol
Supplies
8. Intercessioni
9. Dossologia

In ogni caso è chiaro che
disprezzare la pregbiera sui doni che
interviene dopo la parola del Signore,
non è l'affare
di tutta quanta la Chiesa dei Latini,
ma solo di alcuni pochi innovatori,
i quali le hanno causato guai
su altri punti ancora:
sono persone che non pensano ad altro che
a «dire e ascoltare qualcosa di nuovo» (4/17,21).



Il verbo usato in *Gv* 20,22 («... e dicendo questo, **alitò** [ἐνεφύσησεν] e disse loro: Ricevete lo Spirito Santo») è lo stesso che si trova in *Gen* 2,7 (LXX). Riferendosi a *Gv* 20,22, Gregorio Nazianzeno elenca tra i nomi con cui la Scrittura designa lo Spirito Santo anche τὸ ἐμφύσημα [il soffio].

Coloro poi che si contrappongono [alla nostra liturgia], anche dalla loro stessa liturgia dovranno essere confutati. Infatti essi pure pregano perché i doni presentati diventino il corpo e il sangue di Cristo, e benedicono i doni, e alitano andando oltre la divina tradizione (ἐμφυσῶσι παρὰ τὴν θείαν παράδοσιν), non contentandosi delle sole parole del Signore.

1. Pretazio

2. Sanctus

3. [Post-Sanctus]

6. Applicaci doni Duam biationem

5. RACCONTO ISTITUZIONALE

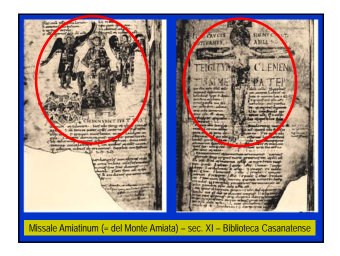
6. Anamnesi

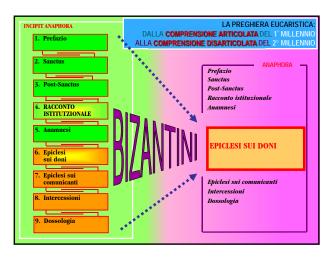
7. Epiclesi noi Supplicaci

8. Intercessioni

9. Dossologia







La teologia cattolica e la teologia ortodossa:

unite quando professano la loro fede nella presenza reale; ma divise sul momento in cui si produce la presenza reale.

Fino a quando?













Il ragionamento di Ambrogio si muove sul PIANO

DELLA DINAMICA SACRAMENTALE, dove i
parametri fisici non hanno nulla da dire.

Mentre sul PIANO DELLE REALTÀ FISICHE,
cioè commensurabili in termini di quantità, di
qualità, di tempo e di spazio, niente si può
aggiungere a ciò che è pieno e perfetto, come del
resto sarebbe assurdo prospettare l'avvento di ciò
che già è avvenuto, invece sul PIANO DELLA
REALTÀ SACRAMENTALE le cose stanno
diversamente.

Prima proposta

LA FORMULA AMBROSIANA

"SUPEREST UT PERFECTIO FIAT"

COME ESPLICATIVA DEL RAPPORTO

TRA LE PAROLE DELLA CONSACRAZIONE

E L'EPICLESI CONSACRATORIA

Nessuno dubita dell'efficacia santificante del battesimo, che ci rende, non certo cristiani a metà, bensì cristiani perfetti. La fede insegna che il battesimo è tutto, che al battesimo non manca nulla.

Eppure, dopo il battesimo, **SUPEREST UT PERFECTIO FIAT**, cioè resta ancora da

portare a perfezione ciò che già è perfetto,

resta da portare a pienezza quella grazia

trasformante che ha già pienamente

trasformato il catecumeno in neofita.





Se il sostantivo perfectio, insieme ai suoi paralleli linguistici, è diventato in molte tradizioni ecclesiali una designazione della crismazione, il verbo greco τελειοῦν [portare a pienezza] – che corrisponde al latino perficere – figura nell'epiclesi sulle oblate dell'anafora di san Marco:

«... manda sopra questi pani e sopra questi calici lo Spirito tuo santo, perché li santifichi e *li porti a pienezza* (ίνα... τελειώση) quale Dio onnipotente, e faccia del pane il corpo, e del calice il sangue della nuova alleanza dello stesso Signore e Dio e salvatore e sommo re nostro Gesù Cristo...».

ϊνα τελειώση

Tuttavia è altrettanto certo che la *lex orandi*, ossia la "fede pregata", non le ha mai fatte intervenire in maniera autonoma.

Nel riconoscere la loro efficacia assoluta nei confronti della trasformazione delle oblate, essa le ha sempre accolte in modo tale da lasciare spazio alla voce insistente della Chiesa che per bocca del suo ministro chiede al Padre di inviare lo Spirito Santo perché trasformi le oblate, ossia perché porti misticamente a pienezza la **transustanziazione /** μεταβολή.

Ispirandoci pertanto alla formula ambrosiana superest ut perfectio fiat, proviamo a riferirla all'eucaristia.

Essa infatti è in grado di proiettare una luce nuova sull'interazione dinamica tra le parole istituzionali e la domanda epicletica, qualunque sia la struttura anaforica.





È certo — come del resto la lex credendi, cioè la "fede creduta", ha sempre professato — che le parole istituzionali operano efficacemente la transustanziazione / μεταβολή del pane nel corpo e del vino nel sangue del Signore.



EPICLESI ANTECEDENT Se invece ci riferiamo alle **anaf. romane** provviste di EPICLESI ANTECEDENTE, diremo che **la loro** *epiclesi* **si apre** naturalmente sul racconto. Anche qui, astenendoci dal voler qualificare o quantificare l'entità della 6. Anamnesi transustanziazione in rapporto all'epiclesi Epiclesi su di noi *antecedente*, diremo «**resta da portare a** pienezza (**superest ut perfectio fiat**)» 8. Intercessioni ciò per cui già è stata impegnata la potenza 9. Dossologia divina.

Se invece continuiamo a partire dal racconto istituzionale – più ancora: dalle parole istituzionali previamente ridotte a «parole necessarie e sufficienti» perché la consacrazione avvenga –, come ha fatto tutta la teologia latina del II millennio, noi continueremo a chiuderci entro una visione cosificante e mortificante della presenza reale, dimenticando che essa è pro nobis.

E sarebbe questo: un **PECCATO**,

un GRAVE PECCATO, un PECCATO GRAVE!



# Seconda proposta

PER COMPORRE L'EFFICACIA ASSOLUTA DELLE PAROLE DELLA CONSACRAZIONE CON L'EFFICACIA PARIMENTI ASSOLUTA DELL'EPICLESI CONSACRATORIA:

L'ISTANTE DELLA CONSACRAZIONE COME «TEMPO SACRAMENTALE»

Nell'uno e nell'altro caso non dobbiamo poi dimenticare che nell'anafora – come del resto in tutti i formulari orazionali – **la modalità della supplica prevale**. È infatti la supplica a riferire a sé, sia l'azione di grazie globalmente intesa, sia soprattutto quanto nel *racconto istituzionale*, culmine dell'azione di grazie, si configura come parole operative di ciò che significano.

È a partire dall'*epiclesi* che si comprende la funzione dinamica del *racconto istituziona-le*; non viceversa.

Tra le tesi che figurano nei manuali di teologia scolastica ce n'è una che afferma l'**ISTANTANEITÀ DELLA TRANSUSTANZIAZIONE**. La possiamo leggere nella formulazione stessa di san Tommaso:

«... questa trasformazione si compie per mezzo delle parole di Cristo pronunciate dal sacerdote, di modo che **L'ULTIMO ISTANTE IN CUI SONO PRONUNCIATE LE PAROLE È IL PRIMO ISTANTE IN CUI IL CORPO DI CRISTO È PRESENTE NEL SACRAMENTO...**; è allora infatti che si completa il significato delle parole, che è efficace nelle forme dei sacramenti. Da ciò consegue che questa trasformazione non avviene in maniera successiva» (Summa Theologiæ 3,75,7, ad 1 et 3).

Qui san Tommaso è preoccupato di mettere in guardia contro la **tentazione di concepire la transustanziazione sulla falsariga di un'eclissi**, dove a misura che un corpo celeste svanisce (perlomeno ai nostri occhi), un altro ne prende il posto.

Se così avvenisse per la trasformazione eucaristica, questa progressiva sostituzione tra due sostanze comporterebbe inevitabil-mente, sia pure per un breve momento, la compresenza di entrambe, con il conseguente rischio di vederci ricadere nella teoria della consustanziazione. Ma non è così per la presenza eucaristica.

Questa infatti si compie in un istante, che san Tommaso, coerente con l'assolutizzazione esclusiva dell'efficacia delle parole istituzionali, fa collimare con l'ultimo istante in cui si completa la loro proclamazione.









Un'analoga riflessione sull'istante della trasformazione eucaristica, ma anteriore di vari secoli a quella di san Tommaso, già si trova presso lo scrittore nestoriano BABAI IL GRANDE († 628): «E come all'invocazione del sacerdote, nella supplica sopra i misteri della nostra salvezza, quando il sacerdote dice: Venga la grazia dello Spirito Santo e dimori sopra questo pane e sopra questo calice, e li faccia corpo e sangue del Signore nostro Gesù Cristo, allora alla voce del sacerdote, subito, IN UN BATTER D'OCCHIO, crediamo che il sacramento esiste, e che la grazia dello Spirito Santo dimora e porta a pienezza i misteri della nostra salvezza, affinché siano il corpo e il sangue di Cristo...; così anche lì bisogna che noi comprendiamo che, insieme alla voce dell'angelo che dice "Lo Spirito Santo verrà e la potenza dell'Altissimo dimorerà su di te", *subito*, alla sua voce, IN UN BATTER D'OCCHIO, fu fatta l'assunzione [del corpo] e con l'assunzione l'unione [della divinità con l'umanità]». NB: L'espressione ripetuta «subito, in un batter d'occhio» designa un tempo non suscettibile di misurazioni fisiche.

Come conciliare queste due contrapposte teorie, quella occidentale e quella orientale, circa l'istante in cui avviene la

transustanziazione / μεταβολή?



Qui dobbiamo far intervenire, rispetto alla CATEGORIA TEMPO, una considerazione analoga a quella che, in riferimento alla CATEGORIA SPAZIO, il concilio di Trento fa intervenire per spiegare i due modi della presenza di Cristo, sempre assiso alla destra del Padre e nondimeno realmente presente sui nostri altari (cf DS 1636).

Al fisicista, che in nome della sua logica sarebbe tentato di ribellarsi all'idea di due distinte presenze reali di un medesimo corpo, la fede tridentina risponde dicendo che la categoria di spazio fisico è inadeguata per spiegare il mistero, giacché in questo caso non si tratta di due presenze fisiche, bensì di due diversi modi dell'unica presenza.



[DS 1636] In primo luogo il santo Concilio insegna e professa apertamente e semplicemente che nel venerabile sacramento della santa eucaristia, dopo la consacrazione del pane e del vino, NSGC, vero Dio e vero uomo, è contenuto veramente, realmente e sostanzialmente sotto l'apparenza di quelle cose sensibili.

- E non vi è alcuna contraddizione nel fatto che lo stesso nostro Salvatore
- sia sempre assiso alla destra del Padre nei cieli secondo un modo di esistenza naturale,
- e che nondimeno in molti altri luoghi sia a noi sacramentalmente presente nella sua sostanza, con quel modo di esistenza che noi, anche se a stento possiamo esprimere con parole, tuttavia con una riflessione illuminata dalla fede possiamo riconoscere come possibile a Dio e dobbiamo fermamente credere.

Analogamente, se vogliamo comprendere come l'efficacia assoluta delle parole della consacrazione si componga con l'efficacia dell'epiclesi consacratoria e viceversa, dobbiamo riconoscere che qui non si tratta di due trasformazioni successivamente distinte nel tempo, bensì dei due momenti congiunti e reciprocamente ordinati della transustanziazione unica.

In altri termini: <u>COME</u> la categoria di spazio fisico è inadeguata per spiegare la presenza del corpo sacramentale, <u>COSI</u> pure la categoria di tempo fisico è inadeguata per spiegare la produzione del corpo sacramentale.

Perciò in analogia con Trento, che respinge l'alternativa «o tutto in cielo o tutto sull'altare», diremo: non vi è alcuna contraddizione nell'affermare che il mistero della transustanziazione si compie tutto quanto nel momento delle parole istituzionali e tutto quanto nel momento dell'epiclesi, giacché il tempo sacramentale non è un tempo fisico, bensì – per dirla con un'espressione di ispirazione aristotelica – è «tempo metà ta physikà», un tempo cioè che sfugge alle misurazioni del cronometro.

Inoltre, sempre in analogia con Trento, di questo tempo sacramentale diremo: anche se a stento lo possiamo esprimere con parole, tuttavia con una riflessione illuminata dalla fede lo possiamo riconoscere come possibile a Dio e dobbiamo fermamente credere nella modalità operativa ad esso propria (cf DS 1636).

Sono convinto che la *lex orandi* anaforica rivolga, tanto all'una come all'altra parte, **un forte rimprovero**.

Me lo immagino simile a quello che un giorno Gesù rivolse a quei Sadducei che, a partire dalla storia della donna successivamente data in moglie a 7 fratelli, pretendevano argomentare contro la risurrezione dai morti.

#### πολύ πλανᾶσθε



In sostanza, così disse loro Gesù: «Voi Sadducei siete in grande errore (cf Mc 12,27: πολὺ πλανᾶσθε), perché voi pretendete applicare al mondo futuro i parametri fisicistici del mondo presente».



Sbaglia dunque per eccesso di limitatezza la TEORIA cattolica quando vuol fissare l'istante della transustanziazione unicamente ed esclusivamente nelle parole istituzionali.

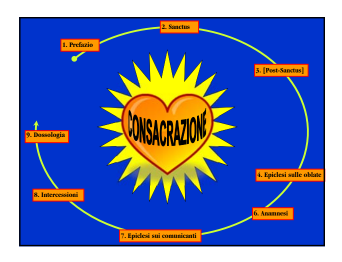
Sbaglia ugualmente, per un opposto eccesso di limitatezza, la TEORIA ortodossa quando fissa l'istante della trasformazione eucaristica unicamente ed esclusivamente nell'epiclesi, la quale – stando a Cabàsilas – applica alle oblate l'efficacia delle parole istituzionali precedentemente considerata come ancora sospesa.

Dobbiamo riconoscere che entrambe le teorie sbagliano allo stesso modo, in quanto considerano l'istante della transustanziazione alla stregua di un istante fisico, e pertanto cronometrabile.

Che cosa il magistero della lex orandi dirà dunque ai Latini e ai Bizantini, ovvero ai rappresentanti, rispettivamente, della Chiesa d'Occidente e di tutte le Chiese d'Oriente? L'INTERAZIONE DINAMICA TRA IL RACCONTO ISTITUZIONALE E L'EPICLESI

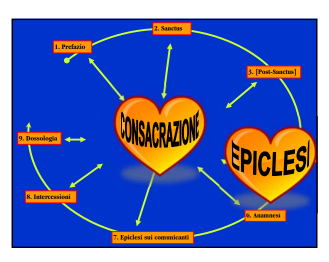
Si dice abitualmente che il racconto istituzionale, ossia la consacrazione, è il cuore della preghiera eucaristica.

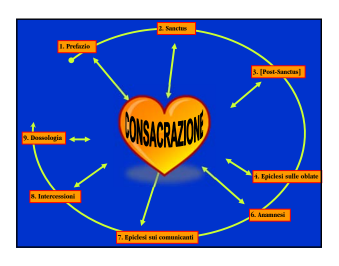
Ciò è assolutamente vero.











A questo punto però dobbiamo abbandonare l'immagine del cuore, dal momento che l'idea di due cuori compresenti e cooperanti in un medesimo organismo ripugna.

Per questo preferiamo parlare di DUE CENTRI DINAMICI.

L'INTERAZIONE DINAMICA



Il fatto che
in tutte le anafore della grande tradizione

- con l'eccezione unica del canone romano
l'epiclesi per la trasformazione delle oblate
sussegua al racconto istituzionale,
non dovrà essere riguardato
con l'occhio miope di chi, a livello di efficacia
realistico-sacramentale, teme l'insorgere di un
conflitto di competenza tra il racconto
istituzionale e l'epiclesi.

Il racconto istituzionale, che si prolunga nell'anamnesi ad esso inseparabilmente congiunta, e l'epiclesi per la trasformazione delle oblate, che si prolunga nell'epiclesi per la trasformazione dei comunicanti e a sua volta si allarga nelle successive intercessioni, costituiscono i due centri dinamici della preghiera eucaristica.

Il magistero autorevole della lex orandi ci invita a riconoscerli entrambi come provvisti di efficacia consacratoria assoluta.



Riferita alle parole della consacrazione e all'epiclesi consacratoria, la nozione di «efficacia consacratoria assoluta» non sopporta né conflittualità né esclusivismi.

Ispirandoci dunque alla formula ambrosiana superest ut perfectio fiat, diciamo che tra le parole della consacrazione e l'epiclesi consacratoria corre un rapporto di RECIPROCITÀ PERFETTIVA, giacché i due elementi sono l'uno la "perfectio" dell'altro.



STRUTTURA ANAF. ALESSANDRINA

Dialogo invitatoriale

<1> Prefazio = avvio della celebrazione anamnetica (nb. + intervento epicietto futtivo)

<2> Sanctus = lode angelica

<3> Post-Sanctus epicletico (delto anche Epiclesi "Riempi" o 1ª Epiclesi alessandrina)

<4> RACCONTO ISTITUZIONALE = luogo teologico scritturistico del corpo sacramentale

<5> Anamnesi = duplice dichiarazione congiunta: anamnetica & offerioriale

<6> EPICLESI SULLE OBLATE = supplica per la transust. dei doni in corpo sacramentale

<7> EPICLESI SUI COMUNICANTI = supplica per la transust. viostra in corpo ecclesiale

<8> Intercessioni = allargamento dell'epiclesi sui comunicanti (nb. Macco le colloca nel Prefazio)

<9> Dossologia epicletica = chiusa laudativa

Amen finale

Insomma, la *lex orandi* dirà agli uni e agli altri: "Voi sbagliate entrambi allo stesso modo!".

Voi Latini, la fate dipendere esclusivamente dal momento cronometrico in cui vengono pronunciate le parole della consacrazione.

Voi Bizantini, volete farla dipendere esclusivamente dal momento cronometrico in cui si pronuncia l'epiclesi consacratoria.

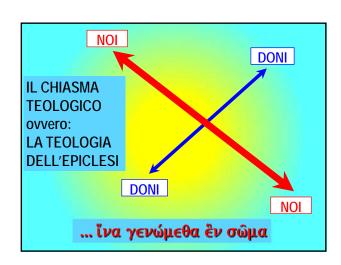


Inoltre, quando <u>voi Latini</u> pensate all'efficacia delle parole della consacrazione, voi vi contentate e vi compiacete della formula breve (Hoc est corpus meum | Hic est calix sanguinis mei), trascurando – perlomeno nella vostra mente – tutto ciò che viene dopo (... quod pro vobis tradetur | ... qui pro vobis effundetur...).

Voi Bizantini invece, allorché parlate di epiclesi, voi la identificate con l'epiclesi sulle oblate, come se quella potesse sussistere da sola; così facendo, voi disattendete l'insegnamento delle vostre anafore di san Giovanni Crisostomo e di san Basilio, le quali congiungono strettamente l'epiclesi sulle oblate e l'epiclesi sui comunicanti attraverso uno stupendo chiasma teologico.

La lex orandi rassicura il teologo da tavolino.

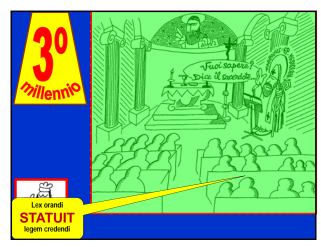
Essa infatti, attraverso la sua visione globale e precisa, sa affermare l'efficacia assoluta e totale delle parole istituzionali che operano la transustanziazione, pur lasciando spazio alla domanda impellente a Dio Padre, perché attraverso l'invio dello Spirito Santo porti a pienezza la transustanziazione; e viceversa: riesce a sottolineare tutta l'importanza dell'epiclesi sulle oblate (meglio: delle dne epiclesi), senza sminuire minimamente l'efficacia delle parole istituzionali.











Non abbiamo paura della nozione di transustanziazione.
Essa è in grado di collegare la dinamica delle due epiclesi in una maniera unica!

